
ASURANSI SYARI’AH ANTARA AJARAN SYARA’ DAN 
PEMBENARAN BUDAYA 

 
Nur Aziz Muslim  

STAIN Tulungagung,  
Jl. Mayor Sujadi Timur No. 46 Tulungagung-Jawa Timur 

Email: nuraziz.muslim@gmail.com 
 
 

Abstrak: 
Islam sebagai agama universal harus tampil elegan dalam mengurai permasalahan 
kehidupan manusia. Meskipun ia hadir sebagai blue print dari Tuhan, kehadirannya 
tidak bisa lepas dari budaya. Meskipun kehadiran budaya sebagai sesuatu yang 
berada di luar blue print Tuhan, keberadaan budaya kerap kali memengaruhi 
diundangkannya suatu ketentuan hukum Dalam masalah mu’âmalah (ekonomi 
syari’ah) misalnya, asuransi yang merupakan hasil karya manusia harus direspon 
secara positif karena tidak ada larangan terhadapnya dan ia sejalan dengan prinsip 
universal ajaran  Islam, yakni saling menolong, saling melindungi, dan saling 
menanggung. Karena itu, memasukkan asuransi sebagai entry dalam ensiklopedi 
Islam merupakan keharusan, karena dalam Islam adat juga dapat digunakan 
sebagai sumber hukum Islam. Pertimbangan ini dikuatkan dengan adanya 
kemaslahatan yang ada di dalam asuransi itu sendiri bagi umat Islam. Meskipun 
tidak bisa dipungkiri adanya tarik ulur tentang halal atau tidaknya asuransi masih 
mewarnai ijtihad para ulama yang mempunyai otoritas tentang masalah itu, namun 
seyogyanya yang perlu dipertimbangkan juga adalah adanya sentimen positif dari 
masyarakat tentang keberadaan asuransi syari’ah dengan pertumbuhannya dari 
tahun ketahun yang menunjukkan pertumbuhan yang sangat fantastis. 

 
 

Abstract: 
As a universal religion, Islam should appears elegantly in describing social 
problems. Islam as a norms are the blue print of God, however, its implementation 
is not free from the influence of culture, as the out sider of God blue print. Culture 
often influences the enactment of Islamic legal provision. In case of mu’âmalah  
(Islamic economy), insurance for instant, is a man made system of economy that 
should be regarded positively since there is no prohibition on it  and it is in 
accordance with the universal Islamic teaching; helping each other, guarding one 
another and taking risk together. Therefore, taking it as an entry in Islamic 
encyclopedia is a must since culture, in some cases, is regarded as a source of 
Islamic law. This attempt is conducted by considering the advantage of insurance 
for muslims even though there is still a dispute about such matter among ulama. 
However, the fact is there is a positive response from people about the existence 
sharia insurance which is proved by the fantastic development of such kind of 
insurance from year to year. 

Kata Kunci: 
Asuransi, budaya, syari’ah, âqilah 

mailto:nuraziz.muslim@gmail.com


Asuransi  Syari’ah  antara Ajaran Syara dan Pembenaran Budaya’ 

KARSA, Vol. 21 No. 1, Juni 2013| 59 
 

 
 
Pendahuluan 

Perputaran kehidupan yang 
sangat cepat dengan berbagai resiko 
yang sewaktu-waktu bisa menghampiri 
semua orang dengan berbagai ragam 
profesinya, membutuhkan penyikapan 
sejak dini terhadap kemungkinan itu. 
Artinya, persiapan yang sangat baik 
terhadap setiap kemungkinan yang 
terjadi menjadi suatu keharusan yang 
wajib dirancang oleh setiap manusia, 
karena Tuhan sendiri telah menyatakan 
bahwa kehidupan manusia akan selalu 
berputar seiring dengan perputaran 
waktu, artinya nasib seseorang tidak ada 
yang mengetahui, kadang di atas dan 
kadang di bawah seperti perputaran 
roda.  

“Hidup adalah permainan.” Begi-
tulah pepatah mengatakan. Permainan 
tentu ada kalanya menang, ada kalanya 
kalah. Begitu pula kehidupan, ada 
kalanya mujur, ada kalanya babak belur 
bahkan hingga hancur. Asumsi yang 
semacam itu membuat setiap manusia 
selalu ingin terhindar dari babak belur 
apalagi hancur (total lost) sehingga 
berusaha mencari sebuah pelindung 
(security) di kala terjadi sesuatu hal di 
luar keinginan, minimal resiko yang 
ditanggung tidak sebesar musibah yang 
diterima karena ada pihak sebagai 
pelindung atau penanggung atas 
kecelakaan tersebut.1 

                                                 
1 Meskipun perlindungan yang dicari oleh 
manusia sangat bermacam-macam, adakalanya 
dengan mengandalkan kekuatan gaib spiritual 
dengan Tuhan sebagai muaranya. Ada pula yang 
melakukan usaha maksimal sebagai manusia 
dalam bentuk meminimalisasi resiko dengan 
mengikatkan diri pada perusahaan asuransi, 

 Islam sebagai agama yang diklaim 
universal, maka by nature yang benar 
menurut Islam berarti juga benar dan 
pasti baik bagi semua manusia tentu saja 
kalau manusia itu sadar, jujur, dan 
terbuka sesuai dengan perkataan hati 
nuraninya, dan sebaliknya jika salah 
menurut Islam berarti salah dan buruk 
bagi manusia. Namun yang menjadi 
permasalahan adalah nilai-nilai yang 
diberikan oleh Islam melalui kedua 
sumber hukumnya adalah nilai yang 
intrinsik dan tidak bisa dikatakan 
konkret dalam menjawab eskalasi zaman 
dan juga budaya, perkembangan zaman 
dan produk budaya yang kencang 
melesat membutuhkan penyikapan yang 
serius dan pasti. Di sinilah Islam harus 
tampil sebagai security yang diinginkan 
oleh semua manusia dari  force majore 
yang dapat menimbulkan resiko. 

Permasalahan dalam bidang 
mu’âmalah misalnya, apalagi yang terkait 
dengan praktik yang pada zaman dahulu 
belum ada dan dikenal, seperti asuransi 
yang dalam pandangan praktisi hukum 
Islam masih dalam polemik dan 
dipertentangkan. Memang dalam data-
ran teks-teks al-Qur’an dan Hadits, hal 
tersebut tidak ada sama sekali yang 
menyebutkannya, yang ada hanya sema-
cam identifikasi prinsip-prinsipnya yang 
kemudian dibawa pada penyamaan 
(qiyâs) pada praktik kekinian yang 
dianggap sama dengan praktik asuransi 
yang berintikan saling menanggung dan 
saling membantu. Diperparah lagi, yang 

                                                                           
sebagaimana yang banyak dilakukan orang-
orang yang mempunyai pemikiran yang 
tercerahkan. 



Nur Aziz Muslim  

 

60 | KARSA, Vol. 21 No. 1, Juni 2013 
 

dianggap sebagai hal yang mempunyai 
kesamaan dengan asuransi adalah 
praktik al-âqilah yang hal ini dikenal 
sebagai adat yang ada sebelum Islam, 
kemudian dilegalkan sebagai bagian dari 
ensiklopedi perbendaharaan kata dan 
ajaran yang ada dalam Islam. Dari sinilah 
kemudian memunculkan pertanyaan 
apakah asuransi syari’ah yang ada 
sekarang merupakan ajaran syari’ah atau 
hanya sekadar pembenaran budaya.      
 
Terma Asuransi 

Asuransi secara bahasa adalah 
badan pertanggungan atau jaminan2, 
sedangkan asuransi secara istilah adalah 
suatu kemauan untuk menetapkan 
kerugian-kerugian kecil yang sudah pasti 
sebagai pengganti kerugian-kerugian 
besar yang belum pasti.3 Ditinjau secara 
historis, asuransi bermula dari suatu 
kelompok yang bertujuan membentuk 
arisan untuk meringankan beban 
keuangan individu dan menghindari 
kesulitan pembiayaan. Secara ringkas, 
konsep asuransi adalah persiapan yang 
dibuat oleh sekelompok orang yang 
masing-masing menghadapi kerugian 
kecil sebagai sesuatu yang tidak dapat 
diduga, apabila kerugian tersebut 
menimpa salah seorang dari mereka 
yang menjadi anggota perkumpulan itu, 
maka kerugian itu akan ditanggung 
bersama oleh mereka.4 

Sedangkan Mehr dan Cammack 
memberikan definisi asuransi dengan 
memetakan pada tiga aliran. Pertama, 
aliran yang dikenal dengan aliran 
transfer. Aliran ini memandang asuransi 

                                                 
2 Pius A Partanto dan M. Dahlan Al Barri, Kamus 
Ilmiah Populer (Surabaya: Arkola, 1994), hlm. 53. 
3 Abbas Salim,  Asuransi dan Manajemen Resiko 
(Jakarta: PT Raja Grafindo, 2005), hlm. 1. 
4 Muhammad Muslehuddin, Asuransi dalam Islam 
(Jakarta: Bumi Aksara, 2005), hlm. 3. 

sebagai alat pemindahan resiko murni 
dari tertanggung kepada penanggung. 
Tertanggung adalah orang atau 
perusahaan yang menghadapi suatu 
resiko, dan penanggung adalah orang 
atau perusahaan yang mengkhususkan 
diri memikul resiko. 

Kedua, aliran yang menjadi pilihan 
Mehr dan Cammack. Aliran ini meng-
abaikan aspek transfer dan lebih 
memusatkan perhatiannya pada aspek 
teknik. Dalam pandangannya, asuransi 
diartikan sebagai alat sosial untuk 
mengurangi resiko dan menggabungkan 
sejumlah yang memadai unit-unit yang 
terbuka terhadap resiko, sehingga 
kerugian individual mereka dapat 
diramalkan secara kolektif. 

Ketiga, aliran yang dimotori oleh 
Willet yang berupaya mengkonver-
gensikan kedua aliran di atas. Dalam 
aliran ini, asuransi didefinisikan sebagai 
alat sosial untuk pengumpulan dana. 
Dana yang terkumpul tersebut digu-
nakan untuk mengatasi kerugian modal 
yang tak tertentu yang dilaksanakan 
melalui pemindahan resiko dari banyak 
orang kepada seseorang atau 
sekelompok orang.5 

Definisi secara klausul yang 
diundangkan dalam pasal 246 KUH 
Dagang adalah definisi resmi yang 
ditawarkan oleh pemerintah, yaitu: 

“Asuransi atau pertanggungan 
adalah suatu perjanjian dengan mana 
seorang penanggung mengikatkan 
diri kepada seorang tertanggung 
dengan suatu premi untuk 
memberikan penggantian kepadanya 
karena suatu kerugian, kerusakan 
atau kehilangan keuntungan yang 
diharapkan, yang mungkin akan 

                                                 
5 Mehr dan Cammack, Manajemen Asuransi, terj. 
A. Hasyimi (Jakarta: Balai Aksara, 1981), hlm. 23. 



Asuransi  Syari’ah  antara Ajaran Syara dan Pembenaran Budaya’ 

KARSA, Vol. 21 No. 1, Juni 2013| 61 
 

dideritanya karena suatu peristiwa 

yang tak tertentu.”6 
Dari uraian mengenai rumusan 

definisi asuransi di atas, maka paling 
tidak ada tiga unsur pokok penting yang 
berkenaan dengan asuransi; pertama, 
pihak penjamin, yaitu pihak yang 
berjanji akan membayar uang kepada 
pihak terjamin. Pembayaran tersebut 
dapat dilaksanakan sekaligus atau 
dengan cara angsuran.  

Kedua, pihak terjamin, yaitu pihak 
yang berjanji akan membayar premi 
kepada pihak penjamin. Sama halnya 
dengan pembayaran klaim asuransi, 
dapat dilakukan secara sekaligus 
maupun angsuran. Sedangkan unsur 
yang ketiga adalah suatu peristiwa yang 
semula belum jelas akan terjadi, yang 
selanjutnya disebut dengan resiko.7 

Tinjauan Historis Asuransi dalam Islam 
Masyarakat Arab yang berada di 

teluk Arabia adalah masyarakat Badui 
yang mempunyai kebiasaan bermusuhan 
dan bentrok antar keluarga. Hal ini 
berlangsung selama bertahun-tahun. 
Pemantiknya bermacam-macam, 
kadang-kala sekedar mencuri unta, 
wanita, dan anak-anak milik suku lain, 
karena wanita dan anak-anak dapat 
dimintakan tebusan kepada kepala suku 
mereka. Uang tebusan yang didapat 
kemudian dijadikan sebagai kas dari 
suku jika sewaktu-waktu terjadi 
pembunuhan yang dilakukan oleh suku 
tersebut sebagai kompensasi atau uang 
tebusan yang harus dibayarnya kepada 
ahli waris dari orang yang dibunuhnya. 

                                                 
6 Subekti dan Tjitrosudibiyo, KUHD dan Peraturan 
Kepailitan (Jakarta: PT. Pradnya Paramita, 2000), 
hlm. 6. 
7 Kuat Ismanto,  Asuransi Syari’ah;Tinjauan Asas-
asas Hukum Islam (Yogjakarta: Pustaka Pelajar, 
2009), hlm. 22. 

Dalam kehidupan suku bangsa Arab8, 
setiap suku disatukan sebagai satu 
kesatuan yang utuh, sehingga kehilangan 
atau kerugian bagi anggotanya dianggap 
sebagai kerugian atau kehilangan 
seluruh suku tersebut. Kerja sama 
sebagian yang dipikul oleh seluruh 
anggota grup sebagai beban yang dipikul 
bersama untuk meringankan beban bagi 
anggotanya adalah wujud semangat 
yang kemudian diidentifikasi sebagai 
aktifitas asuransi.9 
 Praktik budaya di atas adalah 
suatu kebiasaan yang dikenal dengan al-
âqilah. Konsep al-âqilah adalah kebiasaan 
suku Arab yang masih beragama pagan 
pada waktu itu, namun demikian 
konsepsi ini kemudian diadopsi oleh 
Islam sebagai bagian dari hukum Islam. 
Konsepsi inilah yang menjadi genre awal 
dari konsepsi mutualitas asuransi 
dengan dasar-dasarnya yang berprinsip 
bahwa setiap anggota, baik secara 
individu maupun bersama-sama adalah 
sebagai penanggung sekaligus 
tertanggung bagi anggota suku yang 

                                                 
8 Bangsa Arab adalah bangsa yang terkenal 
sangat memegangi budaya yang berlaku pada 
sukunya, apa pun yang terjadi jika terkait dengan 
eksistensi kesukuan maka bangsa Arab akan 
menebus dan membayarnya. Eksistensi suku 
menjadi acuan utama dalam seluruh aktifitas 
kehidupan masyarakatnya. Fanatisme suku telah 
menjadi salah satu pilar kehidupan masyarakat 
pra-Islam yang oleh Watt disebut Humanisme 
suku, dan itu kerap kali terbawa sampai ketika 
mereka memeluk Islam dan aktifitas itu 
kemudian di akui dan dilembagakan dalam Islam 
seperti al-âqilah. Lihat Montgomery Watt, 
Pengantar Studi al-Qur’an, terj. Taufiq Adnan 
Amal (Jakarta: PT. Raja Grafindo Persada, 1995), 
hlm.12. Lihat juga Aksin Wijaya, Menusantarakan 
Islam, Menelusuri Jejak Pergumulan Islam Yang Tak 
Kunjung Usai di Nusantara (Yogyakarta: Nadi 
Pustaka, 2011), hlm.16. 
9 Afzalurrahman, Doktrin Ekonomi Islam  Jilid 4, 
terj. Soeroyo dan Nastangin (Yogyakarta: PT. 
Dana Bhakti Wakaf, 1996), hlm. 83. 



Nur Aziz Muslim  

 

62 | KARSA, Vol. 21 No. 1, Juni 2013 
 

terbunuh. Al-âqilah yang dapat juga 
diartikan sebagai uang tebusan darah 
atau diyat, secara sosiologis akan 
memberikan beberapa keuntungan bagi 
bangsa Arab yang hidupnya masih 
tergantung dan terpusat dalam suatu 
suku, grup dan klan pada waktu itu, di 
antaranya adalah; 
1. Mengurangi pertumpahan darah dan 

balas dendam di negara tersebut, 
karena pengagungan terhadap suku 
adalah salah satu ciri khas yang 
dipunyai bangsa Arab sehingga ketika 
sukunya diusik maka hal itu bagaikan 
mengusik harga diri dan kehormat-
annya. 

2. Mengalihkan tanggung jawab 
individu dengan membebankan 
menjadi tang-gung jawab kolektif 
seluruh suku atas perbuatan yang 
dilakukan anggotanya, sehingga 
dengan demikian akan mem-bantu 
tercapainya keamanan sosial bagi 
individu setiap suku. 

3. Mengurangi beban keuangan individu 
dengan mengalihkan kewajiban terse-
but ke dalam kelompok atau suku 
atau pembagian beban. 

4. Mengembangkan semangat kerjasama 
dan persaudaraan di antara anggota 
yang diwujudkan dalam saling mem-
bantu beban individu sesama anggota 
kelompok.10  

 Namun dengan demikian, bukan 
berarti ajaran Islam melakukan 
pembenaran dan pelegalan terhadap 
pembunuhan yang membabi buta 
dengan kompensasi diyat yang telah 
diberla-kukan, akan tetapi Islam justru 
berupaya ingin menghapuskan dan 
mereduksi keganasan dan kebiasaan 
balas dendam yang berlaku di masa 

                                                 
10 Ibid. 

Jahiliyah. Hal ini terbukti dengan 
anjuran Allah agar berbelas kasih dan 
bersikap mudah mengampuni atas 
kesalahan yang dilakukan oleh orang 
lain.11 
  Kejadian dan pemberlakukan diyat 
pernah dilakukan oleh Rasulullah SAW.,  
sebagaimana yang telah terdokumentasi 
dan telah diriwayatkan oleh Abû 
Hurayrah ra. Dia berkata: “Berselisih dua 
orang wanita dari suku Huzayl, kemudian 
salah satu melempar batu ke wanita yang 
lain sehingga mengakibatkan kematian 
wanita tersebut beserta janin yang 
dikandungnya. Maka ahli waris dari wanita 
yang meninggal tersebut mengadukan kepada 
baginda Rasulullah SAW, maka Rasulullah 
SAW, memutuskan ganti rugi dari 
pembunuhan janin tersebut dengan 
pembebasan seorang budak laki-laki maupun 
perempuan dan memutuskan ganti rugi 
kematian tersebut dengan diyat yang 
dibayarkan oleh âqilah-nya (kerabat dari 
orang tua laki-laki). 12 
 Hadits di atas menjelaskan 
tentang praktik al-âqilah yang telah 
menjadi tradisi di masyarakat Arab dan 
hal itu dilanggengkan oleh Nabi 
Muhammad SAW. Al-âqilah dalam hadits 
di atas dimaknai dengan ashâbah (kerabat 
dari orang tua laki-laki) yang 
mempunyai kewajiban menanggung 
denda (diyat) jika ada salah satu anggota 
sukunya melakukan pembunuhan 
terhadap ang-gota suku lain. 
Penanggungan bersama oleh âqilah-nya 
merupakan suatu kegiatan yang 
mempunyai unsur seperti yang berlaku 
pada bisnis asuransi. Kemiripan ini 
didasarkan atas adanya prinsip saling 

                                                 
11 QS. al-Baqarah (2): 178 
12 Abdul Ghafur Anshori, Asuransi Syari’ah di 
Indonesia; Regulasi dan Operasionalisasinya di dalam 
Kerangka Hukum Positif di Indonesia (Yogyakarta: 
UII Pres, 2008), hlm. 31. 



Asuransi  Syari’ah  antara Ajaran Syara dan Pembenaran Budaya’ 

KARSA, Vol. 21 No. 1, Juni 2013| 63 
 

menanggung (takâful) antar anggota suku 
jika ada resiko yang harus dihadapinya.13 

Dalam kejadian tersebut kemu-
dian Rasulullah SAW menetapkan 
manajemen sharing of risk  dengan mem-
berikan sejumlah kompensasi untuk 
berbagai kecelakaan akibat perang dan 
pembu-nuhan seperti: 5 ekor unta untuk 
luka tulang dalam, 10 ekor unta untuk 
kehi-langan jari tangan atau kaki,  12.000 
dinar untuk kematian yang diperuntuk-
kan bagi ahli waris.14 

 
Tinjauan Konvensional Tujuan Asuran-
si dalam Islam 

Secara general tujuan asuransi, 
sebagaimana yang disebutkan dalam 
Undang-Undang Nomor 2 Tahun 1992, 
adalah pengalihan kerugian, kerusakan 
atau kehilangan keuntungan yang 
diharapkan oleh seseorang kepada pihak 
pertama sebagai penanggung dengan 
syarat pihak kedua atau tertanggung 
memberikan pembayaran yang berupa 
premi kepada pihak penanggung. Proses 
ini ada yang menyebutnya dengan 
transfer resiko (transfer of risk) dan ada 
juga yang menyebutnya dengan 
pembagian resiko (sharing of risk).15   

Dalam kaitan dengan hal tersebut, 
para pakar asuransi mengklasifikasikan 
tujuan asuransi pada umumnya, tanpa 
memandang konvensional atau syari’ah, 
ke dalam beberapa hal sebagai berikut: 

 
1. Pengalihan resiko 

Tertanggung mengikuti asuransi 
dengan tujuan mengalihkan resiko yang 
mengancam harta kekayaan atau jiwa-

                                                 
13 Ibid. 
14 Lihat, Abî Abdillâh Muhammad Ibn Qâsim, 
Tawsyîh ‘Alâ Ibn Qâsim (Surabaya: al-Hidayah, 
t.t.), hlm. 239. 
15 Yadi Janwari, Asuransi Syari’ah (Bandung: 
Pustaka Bani Quraisy, 2005), hlm. 13. 

nya, dengan membayar sejumlah premi 
kepada perusahaan asuransi (penang-
gung), sedangkan dalam asuransi 
syari’ah pihak perusahaan asuransi 
bertindak sebagai koordinator yang 
menghimpun beberapa orang yang 
mempunyai komitmen untuk saling 
menanggung dengan membayar dana 
tabarru’ yang dipersiapkan sebagai dana 
pembagian resiko (sharing of risk) bagi 
seluruh anggota. 

 
2. Pembayaran ganti kerugian 

Jika suatu ketika sungguh-sung-
guh terjadi peristiwa yang menimbulkan 
kerugian (resiko berubah menjadi 
kerugian), maka kepada tertanggung 
akan dibayarkan ganti kerugian yang 
besarnya seimbang dengan jumlah 
asuransinya. Dalam praktiknya, kerugian 
yang timbul didapat bersifat sebagian 
(partial loss), tidak semuanya berupa 
kerugian total (total loss), dengan 
demikian ada hal yang sangat baik yang 
patut dikembangkan dalam prinsip 
tujuan asuransi, yaitu saling tolong 
menolong dan saling membantu dalam 
mengentaskan keru-gian. 
 
Sentimen Positif Masyarakat Pada 
Asuransi Syari’ah 

Asuransi syari’ah adalah asuransi 
yang datang kemudian (new comer) 
dibanding dengan asuransi pendahu-
lunya (asuransi konvensional). Namun 
demikian pertumbuhannya yang sangat 
fantastis dan sangat luar biasa di 
belantara bisnis asuransi, menjadikan 
asuransi model ini dilirik oleh 
perusahaan asuransi konvensional. Hal 
ini dikarenakan banyaknya penduduk 
Islam dunia yang mempunyai kesadaran 
keberagamaan, sehingga apa pun yang 
menjadi konsumsinya harus juga berla-
belkan Islam atau syari’ah, termasuk juga 



Nur Aziz Muslim  

 

64 | KARSA, Vol. 21 No. 1, Juni 2013 
 

dalam hal memilih produk asuransi. 
Dalam persepsi mereka (konsumen-
konsumen yang beragama Islam), pilihan 
produk syari’ah adalah paradigma 
dasarnya, konsepsi mardlâtillah adalah 
muara dalam memilih semua produk16, 
sehingga ketika ada produk yang 
menawarkan tentang hal itu, maka 
menjadi seperti gayung bersambut dan 
hal inilah  yang menjadikan produk 
asuransi syari’ah menjadi booming, 
karena masyarakat muslim termasuk 
yang mayoritas di dunia. 

Dalam konteks ke-Indonesiaan, 
faktor-faktor bertumbuhnya asuransi 
syari’ah antara lain adalah semakin 
berkembangnya bank-bank syari’ah dan 
lembaga keuangan syari’ah, hal ini 
meningkatkan kesadaran masyarakat 
terhadap produk-produk syari’ah, demi-
kian juga terhadap asuransi syari’ah, pun 
demikian agama Islam yang dianut 
mayoritas penduduk Indonesia adalah 
juga faktor pendukung yang sangat 
penting dalam perkembangan asuransi 
syari’ah di Indonesia. 

Namun demikian, produk 
asuransi syari’ah dalam perkem-
bangannya tidak serta merta menjadi 
booming dan laku keras di pasaran, akan 
tetapi adanya tarik ulur tentang 
kehalalan produk asuransi secara umum 
(syari’ah dan konvensional) yang 
dipermasalahkan para ulama juga 
sempat menghambat laju perkem-
bangannya, sehingga hal ini sempat 
memberikan sentimen negatif di 
kalangan masyarakat pada produk asu-
ransi secara umum dan hal ini berimbas 
juga pada produk-produk asuransi 
syari’ah. 

                                                 
16 Muhammad Muflih, Perilaku Konsumen dalam 
Perspektif Ilmu Ekonomi Islam (Jakarta: PT. Raja 
Grafindo, 2006), hlm. 11.  

Tercatat pendapat ulama tentang 
masalah asuransi terbagi menjadi tiga, 
yaitu: ulama yang mengharamkan asu-
ransi, ulama yang membolehkan 
asuransi, dan ulama yang ambigu yang 
menghukumi asuransi dengan syubhat 
(tidak jelas hukumnya). Kelompok  
pertama beralasan, asuransi mengandung 
unsur perjudian yang dilarang dalam 
Islam, asuransi mengandung unsur ribâ 
yang dilarang dalam Islam, asuransi 
termasuk jual beli atau tukar-menukar 
mata uang tidak secara tunai dan hal ini 
dilarang juga oleh Islam, asuransi obyek 
bisnisnya digantungkan pada hidup 
matinya seseorang, yang berarti menda-
hului takdir Allah SWT, asuransi 
mengandung eksploitasi yang bersifat 
menekan, premi-premi yang telah 
dibayarkan oleh para pemegang polis 
diputar dalam praktik ribâ, semua ini 
dalam pandangan mereka adalah sesua-
tu yang dilarang dalam Islam.17 

Sedangkan kelompok kedua mem-
berikan alasan, tidak terdapat nash al-
Qur’an atau Hadits yang melarang 
asuransi, dalam asuransi terdapat kese-
pakatan dan kerelaan antara kedua belah 
pihak, asuransi menguntungkan kedua 
belah pihak, asuransi mengandung 
kepentingan umum, sebab premi-premi 
yang terkumpul dapat diinvestasikan 
dalam kegiatan pembangunan, asuransi 
termasuk akad mudlârabah antara peme-
gang polis dengan perusahaan asuransi, 
asuransi termasuk syirkah al-ta’âwuniyah, 
atau usaha bersama yang didasarkan 
pada prinsip tolong-menolong.18 Sedang-

                                                 
17 Lihat, Masjfuk Zuhdi, Masail Fiqhiyah (Jakarta: 
Haji Masagung, 1989), hlm. 162. Lihat juga, 
Warkum Sumitro, Asas-asas Perbankan Islam dan 
Lembaga-Lembaga Terkait di Indonesia (Jakarta: Raja 
Grafindo Persada, 1997), hlm.166. 
18 Kelompok ini diwakili oleh Abdul Wahab 
Khalaf dan Mustafa Ahmad Zarqa. Lihat 



Asuransi  Syari’ah  antara Ajaran Syara dan Pembenaran Budaya’ 

KARSA, Vol. 21 No. 1, Juni 2013| 65 
 

kan kelompok yang ketiga adalah 
kelompok ambigu yang memandang 
asuransi sebagai praktik yang syubhât 
(tidak jelas hukumnya).19 Disparitas dan 
polarisasi pendapat ulama tersebut yang 
selanjutnya menjadi salah satu kendala 
perkembangan asuransi syari’ah di dunia 
Islam, demikian juga di Indonesia. 

Kendala lain yang menghambat 
perkembangan asuransi syari’ah adalah 
belum adanya regulasi yang dikeluarkan 
oleh pemerintah berupa UU khusus yang 
diperuntukkan bagi asuransi syari’ah, 
sedangkan regulasi yang ada  hanya 
KMK (Keputusan Menteri Keuangan). 
Sampai saat ini teknis dan operasi 
lembaga asuransi syari’ah hanya diatur 
melalui surat keputusan menteri ke-
uangan tersebut. Hal inilah yang 
menyebabkan  ekselerasi perusahaan 
asuransi syari’ah agak sedikit mengalami 
kendala. 

Namun demikian, dalam 
perkembangan selanjutnya disparitas 
dan polaritas pendapat ulama yang 
mempunyai otoritas tentang pemahaman 
keberagamaan dan belum adanya regu-
lasi khusus yang berupa UU asuransi 
syari’ah di atas tidak dapat meng-
hentikan perkembangan asuransi 
syari’ah yang semakin menyeruak. 
Dalam konteks ke-Indonesiaan, 
misalnya, asuransi syari’ah yang mulai 
beroperasi di Indonesia pada tahun 1994 
yang ditandai dengan beroperasinya 
asuransi takâful, mengalami perkem-
bangan sangat pesat. Tercatat, pertum-
buhan asuransi syari’ah selama periode 
1994-2005 dibandingkan dengan pertum-
buhan asuransi konvensional yang hanya 
mencapai rata-rata 20%, pertumbuhan 

                                                                           
Fathurrahman Djamil, Metode Ijtihad Majelis Tarjih 
Muhammadiyah  (Jakarta: Logos, 1995), hlm 137. 
19 Ibid, 81. 

asuransi syari’ah bisa mencapai rata-rata 
40% dalam masa 5 tahunnya.20 Hal ini 
cukup menggambarkan bahwa peminat 
asuransi syari’ah semakin bertambah 
setiap tahunnya, walaupun pada akhir 
tahun 2005 pangsa pasar asuransi 
syari’ah tercatat baru mencapai 1,5 dari 
total pasar asuransi di Indonesia. 

Zainuddin Ali mencatat bahwa 
respons dan sentimen positif masyarakat 
Indonesia terhadap asuransi syari’ah 
mengalami peningkatan cukup signi-
fikan dari tahun ke tahun berikutnya. 
Hal ini dapat dilihat dari perkembangan 
PT Asuransi Syari’ah Takaful yang 
menun-jukkan perkembangan yang 
sangat pesat, termasuk di wilayah 
Indonesia Timur. Dari segi premi, 
nasabah yang masuk di asuransi 
dimaksud menunjukkan peningkatan 
50% di wilayah Regional VI di Makasar 
tahun 2006. Bahkan tahun 2006 juga 
ditargetkan Rp 10 milyar meningkat dari 
tahun sebelumnya yang hanya Rp 5 
milyar, dari target tersebut pada 
semester di tahun yang sama sudah 
dicapai sekitar Rp 4 milyar. Hal ini 
adalah prestasi yang membanggakan 
yang harus diapresiasi.21 

Asosiasi Asuransi Syari’ah 
Indonesia (AASI) memperkirakan per-
tumbuhan industri asuransi syari’ah 
pada tahun 2013 mencapai 30-40 %, dan 
tahun depan juga diperkirakan akan 
menjadi puncak pertumbuhan asuransi 
syari’ah di Indonesia. Oleh karena itu, 
maka banyak perusahaan asuransi 
melakukan spin off unit usaha asuransi 
syari’ah. Seperti perusahaan Asuransi 
Manulife yang berencana melakukan spin 

                                                 
20 Hermawan Kertajaya dan Muhammad Syakir 
Sula, Syari’ah Marketing (Bandung: Mizan, 2006), 
hlm. 199. 
21 Zainuddin Ali, Hukum Asuransi Syari’ah 
(Jakarta: Sinar Grafika, 2006), hlm. 77. 



Nur Aziz Muslim  

 

66 | KARSA, Vol. 21 No. 1, Juni 2013 
 

off  pada tahun 2013.22 Hal ini juga diikuti 
dengan perusahaan-perusahaan asuransi 
yang lainnya, Adira, Bumi Putra, Sinar 
Mas, dan lain-lain. 
 Dalam fakta bahwa sambutan 
masyarakat terhadap asuransi syari’ah 
yang sangat  bagus tersebut dan dalam 
keadaan masyarakat Islam yang mem-
punyai Insurance Minded, tentu 
masyarakat berharap uang yang 
dikumpulkan melalui asuransi akan 
dapat membantu saudaranya yang 
ditimpa musibah dan terkena resiko, di 
sinilah sensitifitas sosial antar umat 
Islam dibangun melalui asuransi syari’ah 
karena memang visi dan misi asuransi 
syari’ah tidak hanya pada hal yang 
bersifat ekonomi akan tetapi juga bersifat 
aqidah, ibadah (ta’awun) dan juga sosial 
kemasyarakatan (keumatan)23.  

Demikian pula, langkah-langkah 
strategis juga harus terus dilakukan dan 
dibangun oleh para praktisi asuransi 
syari’ah, agar mampu menghadapi 
persaingan secara global dengan mela-
kukan beberapa hal seperti pembuktian 
atas keunggulan konsep asuransi 
syari’ah yang tidak saja ditunjukkan 
kepada umat Muslim tetapi juga kepada 
seluruh umat manusia, menjadikan 
asuransi syari’ah sebagai unit usaha yang 
dimiliki dan kebanggaan seluruh umat 
Muslim, juga sumber daya manusia dan 
teknologi yang dimilikinya harus selalu 
di-up date sebagai upaya salah satu 

                                                 
22Takaful Indonesia, “Asuransi Syari’ah Tumbuh 
40 Persen 2012”, http://www.republika.co.id/ 
berita/ekonomi/syari’ahekonomi/12/12/04/me
igt9-asuransi-syari’ah-tumbuh-40-persen. Diakses 
tanggal 30 Mei 2013. 
23 Abdullah Amrin, Asuransi Syari’ah; Keberadaan 
dan Kelebihannya di Tengah Asuransi Konvensional 
(Jakarta: Gramedia, 2006), hlm. 5. 

penyempurnaan organisasi secara 
sistematis dan berke-sinambungan.24 

Terminologi Syari’ah dalam Bingkai 
Mu’âmalah Islam 

Syari’ah dalam terminologi bisa 
diartikan sebagai suatu peraturan yang 
datangnya dari Allah SWT, ditentukan 
untuk hamba-Nya yang bersifat eternal 
dan tidak akan mengalami perubahan-
perubahan, karena syari’ah dibangun 
dari dalil-dalil yang qath’î yang datang 
secara given. Dalam QS. Al-Jâtsiyah (45): 
18 Allah SWT berfirman “Kemudian Kami 
jadikan kamu berada di atas suatu syari’at 
dari urusan itu, maka ikutilah syari’at itu 
dan janganlah kamu ikuti hawa nafsu orang-
orang yang tidak mengetahui.” 

Sedangkan dalam terminologi 
mu’âmalah Islam, Syari’ah adalah sesuatu 
yang dijadikan sebagai identitas dalam 
kegiatan aktifitas perekonomian yang 
ajarannya bersumber dari Al-Qur’an atau 
Hadits. Dalam pengertian yang 
demikian, maka kata syari’ah sepadan 
dengan label Islam yang sengaja 
dilekatkan untuk melakukan identifikasi 
dan pembedaan dengan ajaran yang 
bersumber dari ajaran di luar Islam, 

                                                 
24 Dengan demikian maka pemberdayaan 
ekonomi umat Muslim akan terbebas dari 
belenggu sistem kapitalisme yang selama ini 
mengakar dalam mind set umat Muslim dan 
negara-negara yang  mayoritasnya Islam, apalagi 
sekarang dapat dilihat bahwa ekonomi 
kapitalisme mulai banyak yang berguguran  dan 
rontok ditandai dengan bangkrutnya Bank 
reksadana Lehman Brothers dan perusahaan 
finansial raksasa Bear Stearns, dari sini dapat 
dilihat bahwa sistem ekonomi Islam yang 
dibangun dari wahyu ilahiyah lebih kokoh dan 
prospektif. Lihat.” Dekonstruksi Kapitalisme dan 
Rekonstruksi Ekonomi Syari’ah”: http://www. 
pesantrenvirtual.com/index.php?option=com_co
ntent&view=artcle&id=1239:bagian-ke-ii-dari-
tiga-tulisan&catid=8:kajianekonomi& Itemid=60. 
Diakses tanggal 9 September 2013.  

http://www.republika.co.id/%20berita/ekonomi/syari'ahekonomi/12/12/04/meigt9-asuransi-syari'ah-tumbuh-40-persen
http://www.republika.co.id/%20berita/ekonomi/syari'ahekonomi/12/12/04/meigt9-asuransi-syari'ah-tumbuh-40-persen
http://www.republika.co.id/%20berita/ekonomi/syari'ahekonomi/12/12/04/meigt9-asuransi-syari'ah-tumbuh-40-persen
http://www.pesantrenvirtual.com/
http://www.pesantrenvirtual.com/


Asuransi  Syari’ah  antara Ajaran Syara dan Pembenaran Budaya’ 

KARSA, Vol. 21 No. 1, Juni 2013| 67 
 

aktifitas ini kemu-dian dikenal dengan 
ijtihad dan hasilnya disebut dengan fiqih, 
elaborasi terhadap fundamen utama 
ajaran agama (baca: ijtihad) seperti yang 
terjadi di dalam ajaran Islam juga bisa 
terjadi  pada agama-agama yang lain—
menurut Dawam Raharjo, beberapa 
agama atau aliran keagamaan, seperti 
Protestanisme (terutama Calvinisme), 
Buddhisme Zen, Shinto dan Konfu-
sionisme juga menjadi faktor lahirnya 
aliran ekonomi kapitalisme yang 
bertumbuh kembang di Eropa Barat dan 
Jepang—sehingga aliran ekonomi inilah 
yang selanjutnya menjadi bandingan 
aliran ekonomi Islam yang bersumber 
dari al-Qur’an dan Hadits.25  

Upaya untuk melakukan ijtihad 
tersebut adalah sebagai salah satu upaya 
untuk keluar dari jeratan kekacauan dua 
kekuatan ekonomi dunia yang pada 
waktu itu menjadi madzhab dunia yaitu 
kapitalisme dan sosialisme. Konsep 
ekonomi alternatif tersebut dihadirkan 
dengan menawarkan konsep ekonomi 
religius yang diyakini merujuk langsung 
dari dua sumber hukum Islam, al-Qur’an 
dan Hadits. Itulah sebabnya acap kali 
ekonomi Islam disebut juga dengan 
ekonomi syari’ah, atau ekonomi al-
Qur’an.26 Demikian juga derivasinya 
yang di dalamnya termasuk juga asu-
ransi syari’ah.27  

Meskipun demikian, menurut 
Dawam Raharjo, petunjuk ajaran Islam 
dalam perumusan masalah-masalah 
ekonomi ada yang secara langsung dan 

                                                 
25 M. Dawam Raharjo, Etika Ekonomi Manajemen 
(Yogyakarta: PT Tiara Wacana Yogya, 1990), hlm, 
119.   
26 Lihat A. Dimyati, Ekonomi Etis: Paradigma 
Baru Ekonomi Islam, La_Riba, Vol. l, No. 2 
(Desember, 2007), hlm. 158-159. 
27 Zainuddin Ali, Hukum Ekonomi Syari’ah 
(Jakarta:Sinar Grafika, 2008), hlm. 2. 

ada yang tidak secara langsung, akan 
tetapi hanya mengenali dan mengidenti-
fikasi prinsip-prinsip yang mempunyai 
ekuivalensi dengan masalah ekonomi 
kekinian yang secara praktis tidak ada 
dan belum dikenal oleh Islam masa lalu 
seperti halnya asuransi, kemudian 
disepadankan dengan praktik al-âqilah 
dan al-ta’mîn sebagai budaya Islam masa 
lalu karena ada persamaan dalam hal 
pertanggungan.28 

Dalam perspektif ini, pendekatan 
yang dijadikan sebagai parameter identi-
fikasi tersebut sama dengan masalah 
ekonomi syari’ah pada umumnya, yang  
antara lain: 
1. Konsumsi manusia dibatasi sampai 

pada tingkat yang dibutuhkan dan 
bermanfaat bagi kehidupan manusia 
dan tidak ada pemborosan (tabdîr). 

2. Alat pemuas kebutuhan manusia 
seimbang dengan tingkat kualitas 
manusia agar ia mampu mening-
katkan kecerdasan dan kemampuan 
teknolo-ginya guna menggali sumber-
sumber alam yang masih terpendam. 

3. Dalam pengaturan distribusi dan sir-
kulasi barang dan jasa, nilai-nilai mor-
al dan etik harus diterapkan. 

4. Pemerataan pendapatan dilakukan 
dengan mengingat sumber kekayaan 
seseorang yang diperoleh dari usaha 
halal yang mempertimbangkan nilai-
nilai moral dan etik.29  

Ekonomi Islam juga dipandang 
memiliki karakteristik dan keunikan 
tersendiri jika dibandingkan dengan 
peradaban lain, karena ekonomi Islam 
adalah ekonomi Rabbâniyah, Ilâhiyah, 
Insâniyah, ekonomi berakhlak dan 
ekonomi pertengahan. Nilai-nilai terse-
but membawa dampak bagi seluruh segi 

                                                 
28 Rahardjo, Etika Ekonomi, hlm. 119.  
29 Ibid., hlm. 4. 



Nur Aziz Muslim  

 

68 | KARSA, Vol. 21 No. 1, Juni 2013 
 

ekonomi di bidang harta yang berupa 
produksi, konsumsi, sirkulasi dan distri-
busi yang seluruhnya ditarik sejajar 
dengan prinsip-prinsip tersebut.30   

Dari identifikasi tersebut di atas, 
maka jelas bahwa pelabelan syari’ah pa-
da masalah-masalah ekonomi dan 
mu’âmalah bukan melulu langsung di-
tunjuk oleh sumber hukumnya yang ber-
laku eternal bagi para pengikutnya, akan 
tetapi hasil ijtihad dari para pengikutnya 
dengan mengidentifikasi nilai-nilai uni-
versal yang mempunyai ekuivalensi pa-
da permasalahan-perma-salahan 
ekonomi kekinian.31 Dari sinilah terlihat 
jelas bahwa Islam tidak melulu cetak biru 
(blue print) dari Tuhan untuk manusia, 
akan tetapi membutuhkan ijtihad, elabo-
rasi atau interpretasi baru agar dapat 
mengikuti dinamika perkembangan za-
man, budaya dan juga tempat seperti 
permasalahan ekonomi yang dalam hal 
ini lebih spesifik juga masalah asuransi 
yang diberi label syari’ah. 

Asuransi Syari’ah: Ajaran Syari’ah atau 
Pembenaran Budaya 

Sebagaimana di muka penulis 
paparkan, tidak ada sama sekali teks 
sumber utama syari’ah yang memuat 
secara eksplisit dan tidak ada teks agama 
yang konkrit yang mengajarkan bahwa 
asuransi adalah bagian dari ajaran 

                                                 
30 Sebagai ekonomi Ilâhiyah, ekonomi Islam 
memiliki aspek transendensi yang sangat tinggi, 
suci (holy) yang memadukannya dengan aspek 
materi, dunia dan hal-hal yang bersifat provan. 
Titik tolaknya adalah Allah dan tujuannya untuk 
mencari Fadl Allah melalui jalan yang tidak 
bertentangan dengan apa yang digariskan oleh 
Allah. Lihat.  Muhammad, Aspek Hukum dalam 
Mu’amalat (Yogyakarta: Graha Ilmu, 2007), hlm. 
77. 
31 Karena disadari atau tidak, Islam diturunkan 
Tuhan tidak  dalam  kevakuman  sejarah atau 
budaya, akan tetapi Islam datang selalu 
berkelindan dengan zaman dan budaya. 

syari'ah Islam, akan tetapi yang ada 
adalah pembenaran dari budaya yang 
mirip pranatanya dengan prinsip dasar 
asuransi.32 Meskipun demikian, hal itu 
tidak lantas secara serta-merta membe-
rangus keberadaan asuransi dan mene-
tapkannya sebagai sesuatu yang dilarang 
dalam ajaran Islam dengan alasan 
merupakan produk budaya, karena 
harus disadari bahwa dalam Islam, 
budaya  mempunyai kedudukan yang 
sangat signifikan terhadap penetapan 
hukum Islam, di dalam sistematika teori 
hukum Islam (al-qawâ’id al-fiqhiyah) 
disebutkan “adat bisa dijadikan sebagai 
patokan hukum”.33   

Hal ini bisa dimaklumi karena 
menurut sebagian ahli budaya, kecen-
derungan manusia untuk berbudaya 
merupakan karunia Ilahi, bahkan 
menurut Hegel, keseluruhan karya sadar 
manusia yang berupa ilmu, tata hukum, 
tata negara, kesenian, dan filsafat tak lain 
daripada proses realisasi dari roh Ilâhiyah 
yang dikaruniakan dalam potensi diri, 
jadi menetapkan budaya termasuk 
bagian dari ketetapan hukum syari’ah 
(fiqh) mempunyai pembenaran yang bisa 
dipertanggung jawabkan, karena hal itu 
merupakan derivate Ilâhiyah yang dikaru-

                                                 
32 Asuransi adalah produk budaya, dan dianggap 
sebagai sesuatu yang baru. Menurut Murtadha 
Muthahhari, setiap kali muncul sesuatu yang 
baru, maka hal itu adalah tuntutan dan 
kebutuhan zaman. Efek dari berbagai tuntutan 
zaman adalah munculnya sesuatu yang baru 
pada zaman itu, karena sebagai seorang Muslim 
kita harus menyesuaikan diri dengan berbagai 
tuntutan zaman dan munculnya berbagai 
fenomena baru”. Lihat Murtadha Muthahhari, 
Islam dan Tantangan Zaman (Bandung: Pustaka 
hidayah, 1996), hlm.130. 
33 Lihat, Jalâl al-Dîn al-Suyûthi, al-Asybâh wa al-
Nadlâir fi al-Fur’ (Surabaya: Maktabah Dar Ihya’ 
al-Arâbiyah, t.t.), hlm. 63. 



Asuransi  Syari’ah  antara Ajaran Syara dan Pembenaran Budaya’ 

KARSA, Vol. 21 No. 1, Juni 2013| 69 
 

niakan potensinya pada manusia oleh 
sang pencipta.34 

Namun demikian, tidak serta 
merta semua budaya bisa langsung 
diadopsi sebagai sumber hukum yang 
dapat dijadikan sebagai kapstok 
pembenaran dari produk hukum, ada 
ketentuan-ketentuan yang sudah 
menjadi common sense dari para praktisi 
hukum Islam, sebagaimana yang telah 
dide-finisikan oleh al-Jurjani dalam 
Sullam al-Wushûl fi ‘ilm al-Ushûl, “ Urf 
atau adat adalah sesuatu yang telah 
diketahui oleh orang banyak dan 
dikerjakan oleh mereka, baik dari 
perkataan atau perbuatan atau sesuatu 
yang diting-galkan”.35 Sedangkan al-
Ghazâlî mende-finisikan adat sebagai 
sesuatu yang bisa menenangkan hati dan 
bisa diterima oleh akal sehat.36   

Dalam perkembangan selanjut-
nya, mayoritas ulama bersepakat untuk 
menyatakan bahwa adat bisa diterima 
sebagai salah satu patokan hukum jika 
memenuhi persyaratan-persyaratan seba-
gai berikut: 
1. Tidak bertentangan dengan syara’. 
2. Tidak menyebabkan kemafsadatan 

dan menghilangkan kemaslahatan. 
3. Telah berlaku umum di kalangan 

kaum Muslim. 
                                                 
34 Kelompok yang berpandangan demikian, jika 
ditilik dari paradigma berpikirnya mempunyai 
persamaan dengan kelompok Jabariyah yang 
berpandangan segala aktifitas yang dimilikinya 
adalah aktifitas Tuhan. 
35 Lihat al-Jurjani, Sullam al-Wushûl fî ‘Ilm al-Ushûl 
(Surabaya: Maktabah Dar al-Ihya’, t.t.), hlm. 217. 
36 Di sini tampak bahwa al-Ghazâlî lebih 
mengerucut ketika mendefinisikan adat, bahwa 
adat yang bisa diterima sebagai sumber hukum 
dan dapat dijadikan sebagai patokan hukum 
adalah adat-adat yang bisa diterima oleh akal 
sehat dan tidak bertentangan dengan inti ajaran 
syari’at Islam. lihat, Abû Hâmid Muhammad bin 
Muhammad al-Ghazâlî, al-Mustashfâ fî Ilm al-
Ushûl, Juz II (Bairut: Dâr al-Fikr: t.t.), hlm. 138. 

4. Tidak berlaku dalam hal yang terkait 
dengan ibadah mahdlah. 

5. Adat tersebut telah memasyarakat di 
saat akan ditetapkan sebagai salah sa-
tu patokan hukum. 

6. Tidak bertentangan dengan sesuatu 
yang telah diungkapkan dengan 
jelas.37   

Sehingga dari kesepakatan ulama 
dan beberapa definisi yang dipaparkan 
di atas, maka dapat diambil kesimpulan 
bahwa pandangan Islam tentang budaya, 
minimal dapat dipetakan menjadi tiga; 
pertama: kebudayaan yang tidak berten-
tangan dengan Islam, kedua; kebudayaan 
yang sebagian unsurnya bertentangan 
dengan Islam, ketiga: kebudayaan yang 
sama sekali bertentangan dengan Islam.38 

Dalam kaitan dengan pemetaan 
tiga tipe budaya dalam pandangan Islam 
tersebut, maka asuransi Islam yang mu-
lai marak dan dikenal di Indonesia pada 
awal abad ke-20-an ini masuk ke dalam 
kriteria yang pertama, yakni  budaya 
yang  unsur-unsurnya tidak berten-
tangan dengan Islam yang kemudian di-
adopsi oleh Islam  dalam kriteria sumber 
hukum sar’u man qablanâ. Dalam hal ini, 
genre awalnya adalah al-âqilah yang da-
lam praktik awalnya diorientasikan se-
bagai kompensasi uang darah (diyat) oleh 
                                                 
37 Lihat Abd al-‘Azîz al-Hayyat, Nadlariyyat al-Urf  
(Umman: Maktabah Dâr al-Aqsha, 1997), hlm. 57, 
Juga Wahbah Zuhaylî, Ushûl al-Fiqh al-Islâmi 
(Bairut: Maktabah Dâr al-Fikr, 1987), hlm. 847. 
38 Dari pergulatan pemikiran para ulama tentang 
teks-teks sumber hukum yang dibenturkan 
dengan realitas budaya, maka akan melahirkan 
komitmen pengembangan pemikiran hukum 
Islam, bukan pengorbanan, juga komitmen masa 
depan bukan nostalgia, komitmen kesadaran 
intelektual bukan kejumudan historikal,  hal 
inilah yang akan melahirkan kreatifitas dalam 
produk pemikiran hukum Islam dalam rangka 
menjawab tantangan-tantangan baru yang selalu 
berubah. lihat, Saifuddin Mujtaba, al-Masail 
Fiqhiyah (Jombang: Rausan Fikr, 2008), hlm.12. 



Nur Aziz Muslim  

 

70 | KARSA, Vol. 21 No. 1, Juni 2013 
 

saudara dekat pembunuh kepada ahli 
waris orang yang terbunuh, yang 
kemudian dilegalkan sebagai salah satu 
bagian dari hukum Islam.39 

Penutup 
Berdasarkan paparan di atas, 

dapat disimpulkan bahwa asuransi 
syari’ah bukan murni ajaran Islam, akan 
tetapi merupakan adopsi dari budaya 
Arab yang bernama al-âqilah yang 
kemudian dinaturalisasi (dimasukkan) 
sebagai bagian dari syari’at Islam. 
Melihat unsur-unsur intrinsik yang ter-
kandung di dalam ajaran Islam yang 
universal, seperti saling tolong meno-
long, saling menanggung dan sepe-
nanggungan yang kemudian dihub-
ungkan dengan benang merah pada 
praktik asuransi yang ada (asuransi 
syari’ah), dan juga dikuatkan dengan da-
lil-dalil yang ada di dalam al-Qur’an 
maupun Hadits adalah bagian upaya da-
lam mengadopsi praktik asuransi yang 
ada, lalu praktik asuransi tersebut diberi 
label Islam atau syari’ah. Namun 
demikian, tidak serta merta praktik asur-
ansi yang pada mulanya adalah bagian 

                                                 
39 Praktik tersebut termasuk bagian dari 
mu’âmalah, yang dalam kaidah fiqhiyah 
disebutkan ”pada dasarnya, semua bentuk 
mu’âmalah boleh untuk dilakukan kecuali ada 
dalil yang mengharamkannya, Dalam pandangan 
ulama fiqh, kaidah ini merupakan hasil dari 
elaborasi firman Allah yang artinya, “Allah 
sungguh telah memperinci apa saja yang diharamkan 
untuk kamu semua”. Lihat terjemahan Surah al-
An’âm: 119. Hal ini bermakna bahwa segala 
sesuatu yang haram telah diperincikan secara 
detail dalam syara’, sedangkan yang 
diperbolehkan tidaklah diperinci secara detail 
dan tidak pula dibatasi secara detail, sehingga 
para ulama fiqh berkesimpulan bahwa hukum 
dari mu’âmalah adalah mubah, kecuali ada dalil 
yang melarangnya, lihat, ’Ali Amad al-Nadwi, 
Mawsû’ah al-Qawâid wa al-Dawâbit al-Fiqhiyah 
(Bairut: Dâr ‘Alam al-Ma’rifah,1999), hlm.221. 

luar (outsider) dari Islam tersebut dil-
arang dan tidak boleh dipraktikkan da-
lam mu’âmalah Islam karena tidak ada 
dalil yang jelas melarangnya, pun juga 
karena di sana terdapat kemaslahatan 
yang nyata. Karena semua orang Islam 
yang beriman dan bertakwa pasti 
meyakini “di manapun ada hukum dan 
syariat Allah, maka pasti di sana ada 
kemaslahatan”. Tentunya kemaslahatan 
yang dimaksud di sini adalah kemasla-
hatan yang linear dengan ajaran Islam, 
dan itu semua ada di dalam praktik 
asuransi syari’ah. Oleh karena itu, me-
masukkannya ke dalam ensiklopedi 
hukum Islam dan mengem-bangkannya 
adalah suatu keniscayaan, mengingat 
sentimen positif dari masyarakat dunia 
Muslim pada umumnya dan umat Islam 
Indonesia pada khususnya, terutama 
pada setting sosiologis masyarakat 
Indonesia yang mayoritasnya adalah 
beragama Islam.[]  

 
Daftar Pustaka 
 
A. Partanto, Pius dan M. Dahlan Al Barri. 

Kamus Ilmiah Populer. Surabaya: 
Arkola, 1994. 

Abu Zahrah, Muhammad. al-Takâful al-
Ijtimâ’i fî al-Islâm. Mesir: Dâr al- 
Qawmiyyah li al-Thibâ’ah wa al- 
Nasr, 1964. 

Afzalurrahman, Doktrin Ekonomi Islam. 
Jilid 4. terj. Soeroyo dan Nastangin. 
Yogyakarta: PT. Dana Bhakti 
Wakaf, 1996. 

Ali, Zainuddin. Hukum Asuransi Syari’ah. 
Jakarta: Sinar Grafika, 2006. 

-------. Hukum Ekonomi Syari’ah. Jakarta: 
Sinar Grafika, 2008. 



Asuransi  Syari’ah  antara Ajaran Syara dan Pembenaran Budaya’ 

KARSA, Vol. 21 No. 1, Juni 2013| 71 
 

Amrin, Abdullah. Asuransi Syari’ah; 
Keberadaan dan Kelebihannya di 
Tengah Asuransi Konvensional. 
Jakarta: Gramedia, 2006. 

Anshori, Abdul Ghafur. Asuransi Syari’ah 
di Indonesia; Regulasi dan 
Operasionalisasinya di dalam Kerangka 
Hukum Positif di Indonesia. 
Yogyakarta: UII Press, 2008. 

Dimyati, A. “Ekonomi Etis: Paradigma 
Baru Ekonomi Islam”. La_Riba, Vol. 
l, No. 2, Desember 2007. 

Djamil, Fathurrahman. Metode Ijtihad 
Majelis Tarjih Muhammadiyah. 
Jakarta: Logos, 1995. 

Ghazâlî, Abû Hâmid Muhammad bin 
Muhammad al-. al-Mushtashfâ fî Ilm 
al-Ushûl. Juz II. Bairut: Dâr al-Fikr, 
t.t. 

Hayyat, Abd al-‘Azîz al-. Nazhariyyat al-
‘Urf. Oman: Maktabah Dâr al-
Aqshâ, 1997. 

Ismanto, Kuat. Asuransi Syari’ah; Tinjauan 
Asas-asas Hukum Islam. Yogjakarta: 
Pustaka Pelajar, 2009. 

Janwari, Yadi.  Asuransi Syari’ah. 
Bandung: Pustaka Bani Quraisy, 
2005. 

Jurjani, al-. Sullam al-Wushûl fi ‘Ilm al-
Ushûl. Surabaya: Maktabah Dâr al-
Ihyâ’, t.t. 

Kertajaya, Hermawan dan Syakir Sula, 
Muhammad. Syari’ah Marketing. 
Bandung: Mizan, 2006. 

Mehr dan Cammack. Manajemen 
Asuransi, Terj. A. Hasyimi. Jakarta: 
Balai Aksara, 1981. 

Mubarakfury, Syaykh Shafiy al-Rahman, 
al-. Sîrah Nabawiyyah. Jakarta: 
Rabbani Pres, 1998. 

Muflih, Muhammad. Perilaku Konsumen 
dalam Perspektif Ilmu Ekonomi Islam. 
Jakarta: PT. Raja Grafindo, 2006.  

Muhammad. Aspek Hukum dalam 
Mu’amalat. Yogyakarta: Graha Ilmu, 
2007. 

Mujtaba, Saifuddin. al-Masâil Fiqhiyah.  
Jombang: Rausan Fikr, 2008. 

Munawir, Warson. Kamus al-
Munawwir.Yogyakarta: Krapyak, 
2004. 

Muslehuddin, Muhammad. Asuransi 
dalam Islam. Jakarta: Bumi Aksara, 
2005. 

Muthahhari, Murtadha. Asuransi dan 
Riba. Jakarta: Pustaka Hidayah, 
1995. 

-------. Islam dan Tantangan Zaman. 
Bandung: Pustaka Hidayah,1996. 

Nadwi, ’Ali Amad al-. Mawsû’ah al-
Qawâid wa al-Dlawâbit al-Fiqhiyah. 
Bairut: Dâr ‘Alam al-Ma’rifah,1999. 

Qâsim, Abî Abdillâh Muhammad Ibn. 
Tawsyîh ‘Alâ Ibn Qâsim. Surabaya: 
al-Hidayah, t.t. 

Qardhawi, Yûsuf al-. al-Ijtihâd al-Mu’âsir. 
Bairut: Dâr al-Fikr, 1994. 

Raharjo, M. Dawam. Etika Ekonomi 
Manajemen. Yogyakarta: PT Tiara 
Wacana Yogya, 1990. 

Salim, Abbas. Asuransi dan Manajemen 
Resiko. Jakarta: PT Raja Grafindo, 
2005. 

Subekti dan Tjitrosudibiyo. KUHD dan 
Peraturan Kepailitan. Jakarta: PT. 
Pradnya Paramita, 2000.  

Syakir Sula, Muhammad. Asuransi 
Syari’ah (Life and General) Konsep dan 
sistem Operasional. Jakarta: Gema 
Insani Press, 2004. 



Nur Aziz Muslim  

 

72 | KARSA, Vol. 21 No. 1, Juni 2013 
 

Sumitro, Warkum. Asas-asas Perbankan 
Islam dan Lembaga-lembaga Terkait di 
Indonesia. Jakarta: Raja Grafindo 
Persada, 1997. 

Suyûthi, Jalâl al-Dîn al-. al-Asybah wa al-
Nazhâir fi al-Fur’. Surabaya: 
Maktabah Dâr Ihyâ’ al-Arabiyah, 
t.t. 

Takaful Indonesia. “Asuransi Syari’ah 
Tumbuh 40 Persen 2012”, 
http://www.republika.co.id/berita
/ekonomi/syari’ah-ekonomi/12/ 
12/04/meigt9-asuransi-syari’ah-
tumbuh-40-persen. (diakses tanggal 
30 Mei 2013 

Watt, Montgomery. Pengantar Studi al-
Qur’an, terj. Taufiq Adnan Amal. 
Jakarta: PT. Raja Grafindo Persada, 
1995. 

Wijaya, Aksin. Menusantarakan Islam, 
Menelusuri Jejak Pergumulan Islam 
Yang Tak Kunjung Usai di Nusantara. 
Yogyakarta: Nadi Pustaka, 2011. 

Zuhayli, Wahbah al-. Ushûl al-Fiqh al-
Islâmî. Bairut: Maktabah Dâr al-
Fikr,1987. 

Zuhdi, Masjfuk. Masâil Fiqhiya. Jakarta: 
Haji Masagung, 1989. 

  

 
 
 
 
 

 
 

http://www.republika.co.id/berita/ekonomi/syari'ah-ekonomi/12/%2012/04/meigt9-asuransi-syari'ah-tumbuh-40-persen
http://www.republika.co.id/berita/ekonomi/syari'ah-ekonomi/12/%2012/04/meigt9-asuransi-syari'ah-tumbuh-40-persen
http://www.republika.co.id/berita/ekonomi/syari'ah-ekonomi/12/%2012/04/meigt9-asuransi-syari'ah-tumbuh-40-persen
http://www.republika.co.id/berita/ekonomi/syari'ah-ekonomi/12/%2012/04/meigt9-asuransi-syari'ah-tumbuh-40-persen

